
ISSN 2518-1890   Збірник  

наукових праць 

 

61 

УДК 130.2+78(477) 

БОГОРОДИЧНІ ПІСНІ ЗАХІДНОУКРАЇНСЬКИХ ОТЦІВ-КОМПОЗИТОРІВ МЕЛЕТІЯ ЛОНЧИНИ, 

ІВАНА ДУЦЬКА, ЙОСИФА КИШАКЕВИЧА : МУЗИЧНО-АНАЛІТИЧНИЙ АСПЕКТ 
 

Галина ЯЦЕНКО – асистент кафедри музикознавства та методики музичного мистецтва, 

Тернопільський національний педагогічний університет ім. В. Гнатюка, Тернопіль 

https://orcid.org/0009-0005-2380-3759 

https://doi.org/10.35619/ucpmk.51.1024 

galinayatsenko@ukr.net 
 

Проаналізовано богородичні паралітургійні пісні західноукраїнських отців-композиторів Мелетія 

Лончини, Івана Дуцька, Йосифа Кишакевича з урахуванням їхнього звʼязку з відповідними християнськими 

святами. Зроблено музично-типологічний аналіз пісень «Нині Пресвята Марія», «Маріє Пренепорочна» 

(Мелетія Лончини), «В Назареті зацвила лелія» (Івана Дуцька), «Цілого світа сильний покрове» (Йосифа 

Кишакевича) на рівні їхнього змістового наповнення, строфічних побудов та мелодики. Виявлено впливи 

традиційних західноукраїнських народних пісень та середньовічного барокового віршування на творення 

західноукраїнськими отцями-композиторами пісень, приурочених Богородичним святам. 

Ключові слова: богородичні пісні, пісенний жанр, композитор, жанрова специфіка, середньовічний спів, 

строфа, репертуар, українські церковні пісні 
 

Актуальність дослідження. Останнім часом українські музикознавці все частіше порушують 

питання, повʼязані з дослідженням питомої духовної творчості. Це зумовлено тим, що в часи 

панування радянського атеїстичного режиму духовно-релігійна творчість була заборонена для 

наукових студій, оскільки вона не вписувалася в рамки комуністичної ідеології. Лише у часи 

відродження української державності питання дослідження духовних пісень (в тому числі й 

богородичних) все більше затребувані українською музикознавчою наукою. 

Аналіз останніх досліджень та публікацій. Духовно-пісенну творчість досліджували такі українські 

музикознавців як О. Зосім і О. Спольська [2], Н. Сиротинська [12], Ю. Медведик [10]. Питанням дослідження 

творчості отців-композиторів, які писали паралітургійні пісні, займається І. Матійчин [7]. Марійський культ у 

творчості отця Йосифа Кишакевича висвітлювали І. Матійчин та І. Бермес [8]. О. Литвиненко присвячує 

свою розвідку науковим публікаціям ХХ та перших десятиліть ХХІ ст., що стосується особливостей втілення 

у музичному мистецтві образу Богородиці [6]. Проте, на сьогодні окремі духовно-пісенні жанри, зокрема 

богородичні пісні, ще не достатньо висвітлені на музично-аналітичному рівні. 

Мета статті – дослідити богородичні пісні, написані західноукраїнськими отцями-

композиторами Мелетієм Лончиною, Іваном Дуцьком, Йосифом Кишакевичем на рівні їхнього 

музично-типологічного структурування та визначення їхніх споріднень з місцевою народнопісенною 

творчістю та європейськими середньовічними бароковими піснеспівами. 

Виклад основного матеріалу. Культ вшанування Богородиці в українській церковно-пісенній 

творчості має свою багатовікову традицію. О. Юліан Катрій, ЧСВВ у своїй книжці «Наша 

християнська традиція» вважає: «Вшанування Божої Матері з збігом віків витискає незатерту печать 

на душі, історії й культурі нашого народу. Їй поклоняються всі верстви суспільства...» [3; 342]. 

Богородична тематика є найпоширенішою в українській духовній пісенності. Ю. Ясіновський, 

досліджуючи культ Богородиці в українській церковній монодії, говорить: «В українській гімнографії 

тема Пресвятої Богородиці посідає одне з чільних місць і впродовж декількох століть ініціювала три 

основні образні сфери: ліричну, прославну та страсну. Лірична образність тісно пов’язана з темою 

Богоматері, чудесним народженням Ісуса і умиленієм Матері над дитинкою. Прославні піснеспіви 

возвеличували Пресвяту Богородицю і вітали її як земну Царицю. Тема страждання, пієти, плачу 

Пресвятої Богородиці тісно перепліталася з темою страстей Христових» [15; 76]. 

Творцями Богородичних пісень були В. Матюк, М. Копко, М. Лончина, В. Стех, І. Дуцько, Й. 

Кишакевич. Серед них привертають увагу пісні М. Лончини, І. Дуцька, Й. Кишакевича, які 

найчастіше можна почути в західноукраїнських церквах. 

Мелетій Лончина
1
 є автором 12 пісень на богородичну тематику. Це пісні «Засіяла днесь зірниця» 

(на Різдво Пресвятої Богородиці), «Нині Пресвята Марія» (на Введення), «Маріє Пренепорочна» (на 

Непорочного Зачаття), «Ангел Божий» (на Благовіщення), «Під святий хрест приближися» (на 

сострадання Пресвятої Богородиці), «Чиста Діва» (на Успіння), «Витай, Діво», «Витай, Маріє», 

«Вседіва Марія», «Гора Ясна», «О Преславна і пречудна», «Пресвятая Діво Мати» (Богородичні) [14]. 

Найбільшою популярністю серед прихожан користуються пісні  «Нині  Пресвята  Марія», «Маріє 
 

© Яценко Г., 2025 р. 

Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0 



ISSN 2518-1890   Українська культура: минуле, сучасне, шляхи розвитку.  

Випуск 51/2025 
62 

Пренепорочна». Ці пісні входять до репертуару багатьох західноукраїнських церковних хорів. Зокрема, 

в першій розповідається про Пречисту Діву Марію, яка поспішає до Господнього Храму, щоб жертовно 

з дитячих літ служити Богові. Її прихід радо вітав первосвященник Захарія і прийняв Її як найцінніший 

скарб Господнього Храму, щоб Вона молилася за спасіння людських душ. 

В основу пісні «Нині Пресвята Марія» покладено дворядкову пʼятнадцятискладову строфу 

ізоритмічної будови з автоматичним повторенням другого вірша: 4+4+7[4+4+7]2. Така ритмічна модель 

цієї пісні, як зазначав Ф. Колесса, зустрічається й в українських народних піснях [4; 150]. Використання 

автором вищезазначеної ритмічної форми в пісні «Нині Пресвята Марія», ймовірно, повʼязане з 

наслідуванням ритміки українського музичного фольклору з метою наблизити сприйняття церковного 

піснеспіву ширшими верствами прихожан. 

Ритм богородичної пісні «Нині Пресвята Марія» регулярно-часокількісний. Адже він творить 

послідовність трьох сегментів у кожному музичному реченні, де першим і другим, четвертим і пʼятим 

сегментам властивий чотиридольний метр, а третьому та шостому – восьмидольний. (Див. Приклад 1.) 
 

 
В основу ритмічної організації у сегментах аналізованої пісні покладено два типи: репетицію (♩ 

♩ ♩ ♩ – у першому, другому, четвертому, пʼятому сегментах) та обʼєднання ( ♩ ♩ ♩ ♩ ♩ ♩  – у третьому 

та шостому сегментах). Такий спосіб силаборитмічної пульсації є найпоширенішим в українських 

народних піснях, зокрема в коломийках, історичних піснях та баладах [4; 141]. Тому 

пʼятнадцятискладовий вірш, безперечно, походить від трисегментного чотирнадцятискладника із 

дробленням передостанньої складоноти на дві (♩ ♩ ♩ ♩ = ♩ ♩ ♩ ♩ ♩ ♩ ).  

Мелодика богородичної пісні «Нині Пресвята Марія» кантиленна. Для неї властивий повільний темп 

виконання, розспівний характер окремих складонот, зокрема у другій, четвертій, пʼятій і шостій 

інтонаційних ланках. Мелодійний контур аналізованої пісні представлений розповідним типом 

інтонаційного зіставлення. Адже він розгортається способом двох інтонаційних хвиль: перша із них 

охоплює нижній звукоряд (від фа
1
 до до

2
), а другий – верхній (від до

2
 до фа

2
). (Див. Приклад 1). Саме такий 

спосіб мелодійного розгортання властивий пісням пізнішого походження, до яких належать й паралітургійні 

пісні. Мелодія аналізованої пісні випливає з гармонічного способу мислення її автора. Свідченням цього є 

секвенційне зіставлення двох інтонаційних ланок у четвертому і пʼятому сегментах (Див. Приклад 1).  

Богородична пісня «Нині Пресвята Марія» укладена в простий період, що складається із двох 

музичних речень. Її формотворча модель наступна: 

А А/ 

аа/в а//а///в/. 

До речі, таке формотворення найчастіше поширене в українських народних піснях, зокрема в 

коломийках, історичних, баладах, родинно-і соціально-побутових. Це вказує на те, що автори 

церковних пісень, переважно, походили із простолюддя, тому часто використовували у своїй 

духовній творчості народномузичні форми. 

В основу богородичної пісні «Нині Пресвята Марія» покладено автентичне поєднання 

іонійського пентахорда з іонійським тетрахордом із субсекундою. Саме такий ладозвукоряд властивий 

переважній більшості паралітургійних пісень. 

Аналізована пісня «Нині Пресвята Марія» зафіксована у збірці «Церковні пісні» (Жовква, 1926 р.) 

двоголосо. До речі, такий спосіб виконання здавна поширений під час співу прихожанами у церквах.   

Останнім часом у західноукраїнських церквах звучить пісня М. Лончини «Маріє 

Пренепорочна» на честь Непорочного Зачаття. У ній оспівується непорочність Діви Марії як Божої 

Матері: величність серед усіх святих, наближеність до Святої Трійці, участь у спасенні людства від 

земних гріхів та вічна слава як на небі, так і на землі. А серед усіх святих християнський люд 

найбільше славить Пречисту Діву Марію. 

Богородична пісня «Маріє Пренепорочна» укладена в дворядкову строфу рівноскладової 

будови з автоматичним повторенням другого вірша. Її складочислова будова наступна: 

4+4+6//[4+4+6]2. Зауважимо, що автор цієї пісні використав доволі поширену в українській пісенній 

творчості складочислову будову строфи. До речі, Ф. Колесса називав її коломийковою [4; 141]. Саме 

така строфічна будова властива не лише західноукраїнським народним пісням, але часто присутня в 

піснях писемного походження, зокрема й у церковних. 

Тип ритму в аналізованій пісні регулярно-часокількісний, адже у ньому відбувається метричне 



ISSN 2518-1890   Збірник  

наукових праць 

 

63 

зміщення наголосів у окремих сегментах пісні (першому, другому, четвертому і пʼятому властивий 

дводольний метр, а третьому та шостому – чотиридольний). Саме така метрика й визначає пріоритет 

часокількісності в пісні над її акцентністю. 

Виходячи зі складочислової будови строфи, ритм пісні «Маріє Пренепорочна» у сегментах 

представлений двома типами: репетицією (♩ ♩ ♩ ♩ – у першому, другому, четвертому, пʼятому тактах) та 

обʼєднанням (♩ ♩ ♩ ♩  – у третьому та шостому тактах). Такий спосіб артикулювання ритму 

сприяє легкому засвоєнню пісні широкими верствами прихожан в цілому. 

Мелодика богородичної пісні «Маріє Пренепорочна» кантиленна. Характеристичними ознаками 

цього є помірний темп, величний, прославний характер виконання, а ще – розспівування окремих 

складонот, зокрема у першому та другому сегментах строфи. Такий принцип мелодики загалом найчастіше 

присутній у церковних піснях барокової доби. В основу аналізованої богородичної пісні покладено 

розповідний тип мелодійного становлення. Свідченням цього є присутність у розгортанні пісні двох 

інтонаційних хвиль (перша має місце у нижній частині звукоряду, а друга – у верхній). (Див. Приклад 2.) 

 
 

Такий тип інтонаційного становлення мелодії властивий пісням пізнішої фольклорної доби, у 

тому числі й барокової. 

Музична форма аналізованої пісні варіаційна тричастинна зі структуротворчим повторенням 

другого музичного речення. В її основу покладено простий період, що складається із трьох музичних 

речень. Її формотворча модель наступна: А   А/ А// аа/в   а//а///в/ а////а/////в//.  

Саме тут трирядковість музичної форми є логічним завершенням пісні на ритмо-інтонаційному 

рівні, а це сприяє її поступовому розвитку в цілому. Крім цього, на музично-синтаксичному рівні пісню 

складає бінарна класифікація, що є орієнтальною на бароковий період творення церковних пісень. 

В основу ладозвукорядної будови аналізованої пісні покладено автентичне поєднання 

іонійського пентахорда з іонійським тетрахордом з субсекунодою. Саме такий амбітус мелодії 

найчастіше властивий церковним пісням барокової доби.  

Богородична пісня «Маріє Пренепорочна» у збірці «Церковні пісні» (Жовква, 1926 р.) подана 

двоголосо. Таки й спосіб зіставлення голосів у цей час був дохідливий до співу широкими верствами 

прихожан. 

На західноукраїнських землях до сьогодні широкою популярністю користується богородична 

пісня Івана Дуцька
2
 «В Назареті зацвила лелія». До речі, вона виконується під час свята Різдва 

Пресвятої Богородиці. У ній розповідається про народження в Назареті Діви Марії. Її батьки Йоаким і 

Анна, що привели на світ доньку, будучи літніми людьми, радіють Її народженню. Усі люди витають 

новонароджене дитя, бо бачать у Ній надію на спасіння. Витають прихід на світ Діви Марії й небесні 

Херувими і всі святі як майбутню Царицю неба. 

Богородична пісня «В Назареті зацвила лелія» укладена у шестирядкову строфу 

гетероритмічної будови з наступною складочисловою формулою: 4+6//4+6//5+5//5+5//3//. У віршову 

будову цієї пісні покладено сапфічну строфу з розспівуванням окремих складонот (маємо на увазі у 

другому, четвертому, шостому, восьмому, десятому і дванадцятому сегментах). (Див. Приклад 3). 

 
Ритміка Богородичної пісні «В Назареті зацвила лелія» регулярно-часокількісна, адже у ній 

змінюється послідовність метричної побудови: 3/4 (1, 3 тт.), 6/4 (2, 4 тт.), 4/4 (5 – 9 тт.). Це повʼязано, 

насамперед, зі зміною складочислової будови у сегментах аналізованої пісні. Силабомелодична модель 

пісні «В Назареті зацвила лелія» представлена двома типами: обʼєднанням (1 – 4, 9 тт.), дробленням з 

обʼєднанням (5 – 8 тт.). Така форма ритмічної організації випливає зі змінених метричних наголосів. 

Мелодика Богородичної пісні «В Назареті зацвила лелія» за типом інтонаційного становлення – 

кантиленна. Для неї характерний помірний спосіб виконання, розспівування окремих складонот та, загалом, 

барокова стилістика піснеспіву. Мелодія в аналізованій пісні викладена питальним способом, тобто 

розвивається за допомогою однієї інтонаційної хвилі. Адже, пісні, створені в барокову добу, виконуються у 

повільному чи помірному темпі з частим дворазовим повторенням одних і тих же музичних речень. 



ISSN 2518-1890   Українська культура: минуле, сучасне, шляхи розвитку.  

Випуск 51/2025 
64 

Музична форма пісні «В Назареті зацвила лелія» проста тричастинна: А:||:В:||с. Вона має наскрізну 

будову з автоматичним повторенням першого і другого музичних речень. Така форма властива, зазвичай, 

для барокових середньовічних піснеспівів. До речі, вона отримала назву сапфічна
3
. 

Богородичній пісні «В Назареті зацвила лелія» властивий іонійський гексахорд із субсекундою, 

двоголосе виконання способом терцієвої втори. У збірці «Церковні пісні» (Тернопіль, 1994 р.) пісня 

аранжована для чотириголосого мішаного та триголосого однорідного хорів (автор аранжування Є. 

Гунько) [13]. 

Однією з найбільш поширених на західноукраїнських землях пісень, присвячених Пресвятій 

Богородиці, є «Цілого світа сильний покрове» (текст і мелодія о. Й, Кишакевича
4
). Її словесний текст 

висвітлює любов українських християн до своєї Покровительки Пречистої Діви Марії. Вони просять Її 

бути для них Помічницею, ласкавою Матірʼю, Надією і Заступницею при різних обставинах. За ці Її 

ласки і щедроти люди обіцяють Покровительці неба і землі бути завжди з Нею і прославляти Її піснями. 

Для богородичної пісні «Цілого світа сильний покрове» властива чотирирядкова строфа 

ізоритмічної будови з автоматичним повторенням третього і четвертого віршів. Вона має наступну 

складочислову будову: 5+5//5+5[5+5//5+5]2. Така ритмічна модель строфи, скоріше всього, орієнтована на 

ритміку українських народних пісень. За словами Ф. Колесси, «десятискладова строфа найчастіше 

присутня у старовинних колядках і щедрівках» [4; 130]. Тому така форма часто використовувана й у 

піснях-новотворах, до яких належать й церковні пісні. 

Ритм богородичної пісні «Цілого світа сильний покрове» регулярно-акцентний. Свідченням 

цього є стабільність метричної пульсації (їй властивий 8/4 розмір). Така ритмічна модель випливає із 

пʼятискладової силаботоніки словесного тексту. В її основу покладено поєднання дактиля зі спондеєм 

– ♩ ♩ . (Див. Приклад 4.) 

 
Саме такий тип ритмічної організації присутній у барокових церковних піснях давнішого 

періоду, адже він сприяє скорішому засвоєнню музичного тексту.  

Мелодика богородичної пісні «Цілого світа сильний покрове» кантиленна. Вона повністю 

випливає із середньовічного барокового стилю викладу музичного матеріалу. Їй властивий повільний 

темп, величний характер, що надає виконанню прославного звучання. Для аналізованого піснеспіву 

властивий розповідний тип мелодії. Адже її інтонаційний контур розвивається способом руху зверху 

вниз. Таке мелодійне розгортання в аналізованій пісні є логічним, бо продиктоване словесним текстом, 

повʼязаним зі звертанням до Богородиці бути Покровителькою християн. 

Для богородичної піні «Цілого світа сильний покрове» властивий простий період. Його 

складають чотири музичні речення, яким властивий варіаційний спосіб становлення мелодії. Музична 

форма пісні має наступну модель: 

А А/ А// А/// 

аа/ аа// а///а//// а/////а//////. 

Таке структуротворче поєднання музичних речень є давнім, хоча воно зустрічається (не часто) й 

у церковних піснях барокової доби. Це вказує на те, що творці середньовічних пісень часто 

використовували традиційне формування у своїй творчості. 

Аналізованій пісні «Цілого світа сильний покрове» властиве складне ладозвукорядне поєднання. Воно 

представлене зіставленням іонійського тетрахорда з іонійським октахордом зі хроматизованим четвертим 

ступенем. Така ладозвукорядна модель випливає із двоголосого виконання пісні та її широкого діапазону. 

У пісні «Цілого світа сильний покрове», що Стаття опублікована у збірці «Церковні пісні» (Жовква, 

1926 р.), присутнє терцієве дублювання основної мелодії з квартовим і секстовим розходженням (у 7 такті). 

Висновки. Отже, богородичні пісні Мелетія Лончини, Івана Дуцька та Йосифа Кишакевича 

зберігають стилістику, орієнтовану як на середньовічний спів, так і на питому народнопісенну творчість. 



ISSN 2518-1890   Збірник  

наукових праць 

 

65 

Цьому пісенному жанру властиві і сапфічні побудови, і строфи, що притаманні традиційним календарно-

обрядовим пісням. Жанрова специфіка аналізованих богородичних пісень полягає в тому, що в них 

переважють регулярно-часкількісні ритми (значно рідше регулярно-акцентні) і силабомелодичні моделі, 

представлені довшими тривалостями (в порівнянні з народнопісенними ритмами). Загалом, їх 

характеризує кантиленна мелодика, дво-, три-, чорити-, пʼятирядкова музична форма. Ладозвукоряди 

поєднують у собі, зазвичай, широкий амбітус мелодій, що випливає з гармонічного способу мислення 

творців борогодичних пісень. 
 

Примітки: 
1 
Мелетій Лончина народився 19 серпня 1863 у с. Дернів тепер Камʼянсько-Буського району Львівської обл. 

Закінчив Львівську гімназію, новіціат оо. Василіян у Добромилі та колегію єзуїтів у Кракові. Працював катехитом у 

школі м. Жовкви, консультором Галицької провінції Василіян. Був ігуменом монастирів у Дрогобичі та Кристинополі 

(Львівська обл.). Автор майже 50 духовних пісень. Помер 5 листопада 1933 р. у м. Добромилі Львівської обл. [9; 183]. 
2 
Іван Дуцько народився в 1867 р. Закінчив Перемишську духовну семінарію. У 1893 р. висвячений на 

священника. З 1908 р. служив парохом у с. Малнівська Воля на Львівщині. Автор понад 20 духовних пісень, 

опубліковиних у збірці «Церковні пісні» (Жовква, 1926 р.). Помер 19 січня 1933 р. у с. Малнівська Воля (нині 

Мостиського району Львівської обл.) [1]. 
3 
Сапфічна строфа – це поетична форма, один з різновидів одиничної різностопної строфи. Виникла в античній 

літературі, названа на честь давньогрецької поетеси Сапфо (кінець VI – початок V ст. до н. е.), вдосконалив римський 

поет Квінт Горацій Флакк. Її типова форма: [5+6]2, або [6+5]2 + [4+4]2 +5 (можливо 3, 4, 6) [6; 367]. 
4 
Йосиф Кишакевич народився 27 жовтня 1872 р. у м. Лежайську Ярославського повіту на Львівщині. 

Закінчив Перемишську гімназію та музичну школу, Львівський університет та Львівську духовну 

семінарію. У 1896-1900 рр. працював учителем в Української гімназії та Дівочого інституту у Перемишлі. 

Керував хором «Перемишського бояну». З 1901 р. Йосиф Кишакевич проживав у м. Львові. Був членом 

правління товариства «Львівський Боян», співорганізатором «Союзу співацьких і музичних товариств» та 

Музичного інституту ім. М. Лисенка. Помер 18 квітня 1953 р. у м. Львові [11; 410-411]. 
 

Список використаної літератури 

1. Жеплинський Б. М. Дуцько Іван Андрійович // Енциклопедія Сучасної України / редкол. : І. М. Дзюба, А. 

І. Жуковський, М. Г. Железняк та ін. ; НАН України, НТШ. Київ: Інститут енциклопедичних досліджень НАН 

України, 2008. URL: https://esu.com.ua/article-19646. (дата звернення: 27.02.2025). 

2. Зосім О., Спольська О. Особливості рецепції українських церковних різдвяних пісень у фортепіанних 

обробках Дениса Січинського, Василя Безкоровайного та Василя Барвінського. Актуальні питання 

гуманітарних наук: міжвузівський зб. наук. пр. молодих учених Дрогобиць. держ. пед. ун-ту ім. І. Франка. 

Дрогобич : Вид. дім «Гельветика», 2023. Вип. 60. Т. 2. С. 66–77. 

3. Катрій Ю. о. Наша християнська традиція. Львів : Місіонер, 2007. 394 с. 

4. Колесса Ф. Ритміка українських народних пісень. Ф. М. Колесса. Музикознавчі праці / Підготувала до 

друку С. Й. Грица. Київ : Наук. думка, 1970. С. 25-237. 

5. Литвиненко О. Образ Богородиці в музикознавчих дослідженнях ХХ – перших десятиліть ХХІ століть. Українська 

культура: минуле, сучасне, шляхи розвитку: наук. зб. / за ред. проф. В. Виткалова. №. 48. Рівне : РДГУ, 2024. С. 281-286.  

6. Літературознавча енциклопедія / авт.-уклад. Ю. І. Ковалів. 2-ге вид. Київ : Академія, 2007. 

7. Матійчин І. М. Духовно-пісенна творчість отця Йосифа Кишакевича у контексті його священничої 

діяльності. Altitudo Mundi Spiritualis: матеріали Міжнар. наук. конф. Дрогобич, 2024. С. 237–246. 

DOI: 10.37835/AMS-2024-17-18-04-6.04  

8. Матійчин І., Бермес І. Марійський культ у творчості отця Йосифа Кишакевича. Актуальні проблеми 

гуманітарних наук. 2026. № 58. Т.1. С. 138-143.  

9. Матійчин І. Лончина Матей, о. Українська муз. енциклопедія : у 7 т. / редкол. : Г. Скрипник (голова) та ін. ; 

НАН України, ІМФЕ ім. М. Т. Рильського. Київ : ІМФЕ ім. М. Т. Рильського, 2011. Т. 3 : К–М. С. 183.  

10. Медведик Ю. Духовна пісня в Україні: витоки, розвиток, жанри : монографія. Львів : Український 

католицький ун-т, 2023. 324 с. 

11. Муха А., Ханик Л. Кишакевич Йосиф Маркелович. Українська муз. енциклопедія : у 6 т. / гол. ред. Г. Скрипник. Т. 2: 

Е–К. Київ : Ін-т мистецтвознавства, фольклористики та етнології ім. М. Т. Рильського НАН України, 2008. С. 410-411. 

12. Сиротинська Н. Антична образність і символіка в текстах українських духовних пісень XVII-XVIIІ 

століть. Українська музика. Щоквартальник Львів. нац. муз. акад. ім. М. В. Лисенка. Львів, 2021. Ч. 4. С. 5–16. 

13. Церковні пісні / упоряд. О. Смоляк. Тернопіль, 1994. 103 с.  

14. Церковні пісні / упоряд. І. Г., ЧСВВ. 5-те вид. Жовква : оо. Василіан, 1926. 358 с.  

15. Ясіновський Ю. Богородичний культ в українській церковній монодії. Вісник Львів. ун-ту ім. І. Франка. 

Серія «Мистецтвознавство». 2003. Вип. 3. С. 76-83. 
 

References 

1. Zheplynskyi B. M. Dutsko Ivan Andriiovych // Entsyklopediia Suchasnoi Ukrainy / redkol. : I. M. Dziuba, A. I. 

Zhukovskyi, M. H. Zhelezniak ta in. ; NAN Ukrainy, NTSh. Kyiv: Instytut entsyklopedychnykh doslidzhen NAN 



ISSN 2518-1890   Українська культура: минуле, сучасне, шляхи розвитку.  

Випуск 51/2025 
66 

Ukrainy, 2008. URL: https://esu.com.ua/article-19646 (data zvernennia: 27.02.2025). 

2. Zosim O., Spolska O. Osoblyvosti retseptsii ukrainskykh tserkovnykh rizdvianykh pisen u fortepiannykh 

obrobkakh Denysa Sichynskoho, Vasylia Bezkorovainoho ta Vasylia Barvinskoho. Aktualni pytannia humanitarnykh 

nauk: mizhvuzivskyi zbirnyk naukovykh prats molodykh vchenykh Drohobytskoho derzhavnoho pedahohichnoho 

universytetu imeni Ivana Franka. Drohobych: Vydavnychyi dim «Helvetyka», 2023. Vyp. 60. Tom 2. S. 66–77. 

3. Katrii Yu. o. Nasha khrystyianska tradytsiia. Lviv : Misioner, 2007. 394 s. 

4. Kolessa F. Rytmika ukrainskykh narodnykh pisen. F. M. Kolessa. Muzykoznavchi pratsi / Pidhotuvala do druku 

S. Y. Hrytsa. Kyiv : Naukova dumka, 1970. S. 25-237. 

5. Lytvynenko O. Obraz Bohorodytsi v muzykoznavchykh doslidzhenniakh ХХ – pershykh desiatylit KhKhI stolit. 

Ukrainska kultura: mynule, suchasne, shliakhy rozvytku. №. 48. Rivne, 2024. S. 281-286. 

6. Literaturoznavcha entsyklopediia / avt./uklad. Yu. I. Kovaliv. 2-he vyd. Kyiv : Akademiia, 2007. 

7. Matiichyn I. M. Dukhovno pisenna tvorchist ottsia Yosyfa Kyshakevycha u konteksti yoho sviashchennychoi 

diialnosti. Altitudo Mundi Spiritualis: materialy Mizhnar. nauk. konferentsii. Drohobych, 2024. S. 237–246. 

DOI: 10.37835/AMS 2024 17 18 04 6.04  

8. Matiichnyn I., Bermes I. Mariiskyi kult u tvorchosti ottsia Yosyfa Kyshakevycha. Aktualni problemy 

humanitarnykh nauk. № 58. T.1. S. 138-143. 

9. Matiichyn I. Lonchyna Matei, o. // Ukrainska muzychna entsyklopediia : u 7 t. / redkol. : H. Skrypnyk (holova) ta in. ; 

NAN Ukrainy, IMFE im. M. T. Rylskoho. Kyiv : IMFE im. M. T. Rylskoho, 2011. T. 3 : K–M. S. 183. 

10. Medvedyk Yu. Dukhovna pisnia v Ukraini: vytoky, rozvytok, zhanry : monohrafiia. Lviv : Ukrainskyi 

katolytskyi universytet, 2023. 324 s. 

11. Mukha A., Khanyk L. Kyshakevych Yosyf Markelovych. Ukrainska muzychna entsyklopediia : u 6 t. / hol. red. 

H. Skrypnyk. T. 2: E–K. Kyiv : Instytut mystetstvoznavstva, folklorystyky ta etnolohii im. M. T. Rylskoho NAN 

Ukrainy, 2008. S. 410-411. 

12. Syrotynska N. Antychna obraznist i symvolika v tekstakh ukrainskykh dukhovnykh pisen XVII-XVIII stolit. Ukrainska 

muzyka. Shchokvartalnyk Lvivskoi natsionalnoi muzychnoi akademii imeni M. V. Lysenka. Lviv, 2021. Ch. 4. S. 5–16. 

13. Tserkovni pisni / uporiad. O. Smoliak. Ternopil, 1994. 103 s.  

14. Tserkovni pisni / uporiad. I. H., ChSVV. 5-te vyd. Zhovkva : oo. Vasylian, 1926. 358 s.  

15. Yasinovskyi Yu. Bohorodychnyi kult v ukrainskii tserkovnii monodii. Visnyk Lvivskoho universytetu im. Ivana 

Franka. Seriia «Mystetstvoznavstvo». 2003. Vyp. 3. S. 76-83. 
 

UDC 130.2+78(477) 

MARIAN HYMNS BY WESTERN UKRAINIAN PRIEST-COMPOSERS MELETIY LONCHYNA, IVAN 

DUTSKO, AND YOSYF KYSHAKEVYCH: A MUSICAL-ANALYTICAL PERSPECTIVE 

Halyna YATSENKO – Assistant Lecturer, 

Department of Musicology and Methods of Music Art, 

Ternopil Volodymyr Hnatiuk National Pedagogical University, Ternopil 
 

Purpose. This article aims to analyze the Marian hymns composed by Western Ukrainian priest-composers 

Meletiy Lonchyna, Ivan Dutsko, and Yosyf Kyshakevych, focusing on their musical-typological structures and 

identifying connections with local folk-song traditions as well as with European medieval and Baroque chant practices. 

Research methodology. The research is grounded in the principle of historicism, which makes it possible to trace the 

formation and evolution of Western Ukrainian Marian paraliturgical songs over the past two centuries. The study employs 

analytical and synthetic methods, induction and deduction, as well as structural-typological and musical-stylistic approaches. 

These methods enable a detailed examination of the origin, poetic features, and musical stylistics of the paraliturgical repertoire. 

Results. The Marian hymns of Meletiy Lonchyna, Ivan Dutsko, and Yosyf Kyshakevych preserve stylistic 

features characteristic of both medieval chant and vernacular folk-song traditions. This genre is marked by Sapphic 

constructions and strophic patterns typical of traditional ritual and calendar songs. The analyzed hymns are 

distinguished by predominantly regular time-quantitative rhythms (less frequently, regular accentual ones) and syllabo-

melodic models built on longer note values compared to folk-song rhythms. In general, they exhibit cantilena melodic 

lines and two-, three-, four-, or five-phrase musical forms. The modal systems typically feature a wide melodic range, 

reflecting the harmonic mindset of the composers of Marian hymns. 

Scientific novelty. This study provides the first detailed analysis of Marian paraliturgical hymns by Western 

Ukrainian priest-composers in terms of thematic content, strophic structure, rhythmic organization, melodic 

characteristics, musical form, modal paradigms, and performance practice. 

Practical significance.The findings may serve as a theoretical, factual, and historiographical foundation for the 

development of general and specialized lecture courses, as well as seminar programs in institutions of higher musical education. 

Furthermore, they may form a theoretical and methodological basis for subsequent scholarly research on this subject. 

Key words: Marian hymns, song genre, composer, genre specificity, medieval singing, stanza, repertoire, 

Ukrainian church songs. 
 

Стаття отримана 3.03.2025 

Стаття прийнята 16.04.2025 

Стаття опублікована22.12.2025 


